
 2018، 95-76(: 1)  29مجلة المختار للعلوم الإنسانية 

  

Research Article                                                                          Open Access 

 

The Author(s) 2023. This article is distributed under the terms of the Creative Commons Attribution 4.0 International License 

(http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/) , which permits unrestricted use, distribution, and reproduction in any medium ,provided you give ap-

propriate credit to the original author(s) and the source, provide a link to the Creative Commons license, and indicate if changes were made. 

 ابن حزم وآراؤه حول القياس عند المتكلمين

 رجب على يونس العقيلي
Doi: https://doi.org/10.54172/vhhc9g53 

ل والعدل والشرائع. أثر ترتبط البحوث في القياس عند مفكري الإسلام بالتأمل في الآيات القرآنية، حيث تبرز معاني الحق والضلا : المستخلص 
عرب المسلمون بين منطق أرسطو وأسس الحضارة الإسلامية وكشفوا عن المنطق الأرسطي والترجمة في تطور القياس لدى المسلمين، وتمزج ال

استدلوا به على  عف في هذا المنطق. يعد قياس الغائب على الشاهد إضافة هامة نقدمها المفكرون الإسلاميون للقياس المنطقي، حيثجوانب الض
رس الكلامية، تعرض هذا الدليل للنقد من قبل العديد من المفكرين. تتناول قضايا مثل البعث والحياة الآخرة والثواب والعقاب. رغم انتشاره في المدا

وقف علماء الكلام من القياس، ذه الدراسة موقف ابن حزم من هذا الدليل وآرائه المختلفة وحججه المؤكدة على فساده. تهدف الدراسة إلى بيان مه
ى المنهج  ي الاستدلال، وكيفية نقد ابن حزم للقياس عند المتكلمين. تعتمد الدراسة علوتسليط الضوء على أهم القضايا التي شغلت تفكيرهم ومنهجهم ف

 .التاريخي والتحليلي والمقارن لفهم العصر وتحليل النصوص ومقارنة آراء السابقين واللاحقين لابن حزم

 المفكرون الإسلاميون، البعث، الحياة الآخرة، ابن حزم  ،القياس: الكلمات المفتاحية

Ibn Hazm and his opinions on Measurement among Theologians 
Rajab Ali Younes Al-Aqeeli 

Abstract: Research in measurement among Islamic thinkers is connected to contemplation of Quranic verses, 

where the meanings of truth, error, justice, and legislation are highlighted. The influence of Aristotelian logic and 

translation on the development of measurement among Muslims, as Arab Muslims blend Aristotelian logic with 

the foundations of Islamic civilization and reveal weaknesses in this logic. The notion of "measure the absent 

based on the present" is an important addition presented by Islamic thinkers to logical measurement, as they use it 

to argue for issues such as resurrection, the afterlife, rewards, and punishments. Despite its prevalence in theolog-

ical schools, this evidence has been criticized by many thinkers. This study examines Ibn Hazm's position on this 

evidence, his different opinions, and his strong arguments against it. The study aims to clarify the stance of theo-

logians on measurement and shed light on the key issues that occupied their thoughts and methodologies in rea-

soning, as well as Ibn Hazm's critique of measurement among theologians. The study relies on a historical, analyt-

ical, and comparative approach to understand the era, analyze texts, and compare the opinions of predecessors and 

successors of Ibn Hazm. 

Keywords: Measurement, Islamic thinkers, resurrection, the afterlife, Ibn Hazm. 

 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.54172/vhhc9g53


 2018، 95-76(: 1)  29مجلة المختار للعلوم الإنسانية 

77 

تمهيد      
ارتبط ارتباطا قويا بالتأمل والنظر في الآيات القرآنية   لقياس عند مفكري الاسلامأن البحث في ا  في الحقيقة     

الكريمة والتي تتصل اتصالا مباشرا بمبحث الحق الذى  يرتبط بشكل مباشر بالبحث في القياس  بأنواعه وابعاده  
ل إن الباطل كان زهوقا ( سورة الإسراء _ على سبيل المثال لا الحصر ، قال تعالى) وقل جاء الحق وزهق الباط

،وقوله تعالى ) وإذا يعدكم الله إحدى الطآئفتين أنها لكم وتودون أن غير ذات الشوكة تكون لكم ويريد  81الآية  
 . 5الله أن يحق الحق بكلمته ويقطع دابر الكفرين ( سورة الانفال الآية 

الباطل     الحق مقابل  للحك  يظهر من خلال هذه الآيات  أن  يأتي موازيا  والكذب ، بل  مة والعدل والضلال 
والشرائع ، فكل هذه المعاني والدلالات تبين لنا المجالات المتنوعة للبحث في الحق ، ومدى ارتباطها بالبحث 
في القياس عند المسلمين ، وايضا لا يمكن أن نتجاهل المنطق والقياس الأرسطي واثره في تطور القياس عند 

ا بدأت حركة الترجمة الى نقل البحوث المنطقية ، وذلك مسلمين ، حيث اتجهت جهود المسلمين عندم المفكرين ال
على  والرد  الدينية  مناقشاتهم  في  الكلام  علماء  من  الجدل  اهل  مساعدة  مجال  في  كان ضروريا  المنطق  لان 

ف معهم  تختلف  التي  الاخرى  الاسلامية  الفرق  اتباع  من  الخصوم  كان  سواء   ، كان خصومهم  او   ، الرأي  ي 
 ين أو الخارجين على الدين . الخصوم من غير المسلم

بينه وبين اسس الحضارة        بمنطق ارسطو ، بل مزجوا  تأثرهم  يقفوا عند حدود  لم  المسلمين   العرب  ولكن 
الاسلامية العربية من جهة بالإضافة إلي كشفهم كثير من جوانب الضعف في هذا المنطق ،  كما كشف لنا 

تيمية)ت   ذلك ابن  مؤل728الامام  خلال  من  الدين هـ(  جلال  ايضا  ذكره  وما   ) المنطقيين  على  الرد   ( فه 
 هـ(  في كتابه ) صون المنطق والكلام عن فني المنطق والكلام ( . 911السيوطي)ت 

  

المنطقي ، ويعد دليل  قياس الغائب على الشاهد من الاضافات الهامة التي اضافها مفكرو الإسلام للقياس       
تبنوا ممن  المتكلمين  بحث  والثواب   حيث   ، الاخرة  والحياة   ، البعث  مشكلة  مثل  القضايا  من  كثير  الدليل  هذا 

والعقاب في الاخرة مستندين في ذلك على العديد من الآيات  القرآنية ، فالاستدلال عندهم هو عملية قياس بين  
الإن وذات  الله  ذات  بين   ، غائب  هو  وما  شاهد  هو  في  ما  النظر  على  القياس  هذا  يقوم  حيث  الاشياء سان 

 المشاهدة ، وقياس الغائب عليها والنتيجة هي الوصول إلى المطلوب . 



 2018، 95-76(: 1)  29مجلة المختار للعلوم الإنسانية 

78 

وبالرغم من انتشار هذا المنهج من الاستدلال في المدارس الكلامية المختلفة خاصة عند الاشاعرة والمعتزلة    
و  متعددة  والتحليل  من مصادر  للنقد  تعرض  إنه  سيإلا  الدليل  لهذا  نقد  قدموا  الذين  اهم  الآمدي من  الدين  ف 

)ت   )ت 631الاشعري  حزم  وابن  الغزالي)ت  456ه(،  وابوحامد   ، )ت   505هـ(  رشد  ابن  والفيلسوف   ، ه( 
م(، وغيرهم موضحين و منبهين على ضرورة التفرقة بين عالم الغيب وعالم  1128هـ( ، وابن تومرت )ت 595

 الشهادة.  

هن     اثرت  اوقد  هذا  أن اخصص  اا  أحد  لتناول موقف  متناولا لبحث  والتفصيل  بالبحث  الدليل  لهذا  لرافضين 
اراءه المختلفة وحججه التي توكد فساد هذا الدليل فجاءت الدراسة لتحمل عنوان )ابن حزم وآراؤه حول القياس 

 عند المتكلمين (. 

قياس خاصة عند الاشاعرة والمعتزلة ، وكذلك وقد حاولت في هذه الدراسة بيان موقف علماء الكلام من ال     
شغلت تفكيرهم ومنهجهم في الاستدلال ، اعنى موقفهم من دليل ) قياس الشاهد على الغائب ( أهم القضايا التي  

 د المتكلمين  موضحا الكيفية التي استطاع ابن حزم من خلالها نقد القياس عن

فيه هذا اسة منها المنهج التاريخي لفهم العصر الذى عاش  وقد استعنت بمجموعة من المناهج في  هذه الدر    
الفيلسوف ،وكذلك المنهج التحليلي  لتحليل النصوص والوقوف عليها ،  كذلك المنهج المقارن والذى اتمكن من  

لك اللاحقين للوصول الى ما قدمه ابن حزم من افكار نقدية خلاله مقارنة آراء ابن حزم بالسابقين عليه ، وكذ 
 ة  .جديد 

 اولا : حياته ومؤلفاته :

ابن حزم هو على بن احمد بن سعيد بن حزم بن غالب بن صالح بن خلف بن معدان بن سفيان بن يزيد      
ب الشرقي بالقرب من مدينة هـ( في منية المغيرة   في الجان 384وكنيته ابو محمد ، ولد بقرطبة عام )  –الفارسي 

، نسبة   (1)ب اغلب من  ترجموا لابن حزم الى التأكيد على اصله الفارسيالزاهرة مقر حكم المنصور ، ولقد ذه
الى جده خلف بن معدان  بن يزيد بن ابى سفيان بن حرب الذى ولاه أبوبكر امرة الجيش الأول الذى ذهب لفتح 

 .(2)الشام 

نحلال الدولة و عاش ابن حزم في عصر سمي بعصر الفتنة ،  زاخر بالأحداث السياسية ، من تفكك وا      
مما    ، الاستقلال  لنفسها  منها  كل  تزعم  صغير   وولايات  طوائف  إلي  الدولة   الأموية  لمصير  يأسف  جعله 



 2018، 95-76(: 1)  29مجلة المختار للعلوم الإنسانية 

79 

جنبي ، إذ نجده  يقوله :" إن الإسلامية بالأندلس ،خصوصا وقد أصبح المسلمون يدفعون الاتاوات للطاغية الأ
، والجلاء عن الأوطان ، وتغير الزمان ، ونكبات   ذهني متقلب ، وبالي  مهصر  بما نحن  فيه من نبو الديار

حوال ، وتبدل الأيام وذهاب الوفر  ... والغربة  في البلاد ، وذهاب المال السلطان ، وتغير الإخوان ، وفساد الأ
 .  (3)، وانتطار الأقدار لا جعلنا الله من الشاكين إلا إليه  "  والجاه ... ومدافعة الدهر

ن  ما اتسمت به نفس ابن حزم من صلابة وصرامة إلي تلك الظروف عظم الباحثون يرجعو و هذا ما جعل م    
السياسية القاسية التي عاش في كنفها ، خاصة انه نشأ من أسرة لها في السياسة شأن ، فكان من الطبيعي أن  

 . (4)تأثر حياته بالتقلبات السياسية التي طرأت علي مسقط رأسه قرطبةت

الشأن ببلاد الأندلس في عهد المنصور محمد بن أبي عامر ، وبالتالي نشأ ابن زيرا جليلا كبير  كان ابوه و       
اشم ،و بالتالي حزم في النعيم والجاه والأبهة ، بل تقلد منصب الوزير في عهد المستظهر بالله عبد الرحمن بن ه

عظيما من عظماء قومه ،   ولكنه اجتمع له من أسباب الغنى والمنصب والرياسة ما كان حريا بأن يخلق منه  
(5)بيل حب العلم والسعي وراء الحقانصرف عن  الوزارة  ومطامح المجد وزهد في الدنيا في س

يقول صاعد ،    
 .  (6)ي قراءة العلوم ، وتقييد الآثار والسنن ... "الأندلسي :" إن ابن حزم بعد أن هجر السياسة أقبل عل 

وب بتعلم العلوم إنما هو تعلم علم ما ثيرة من مؤلفاته بأن الغرض والمطلو يشير ابن حزم  في مواضع ك       
، وأن العلوم  مرتبطة بعضها ببعض ، وإن كل   (7)أراد الله تعالى منا ، وهو التوصل إلي الخلاص في المعاد 

العلم  مكملا للآخر ، أما من طلب العلوم بغرض التفاخر ، أو كسب المال يقول فيه :" ومن طلب    علم يعتبر
يس له غرض في التحقيق فيه، ليفتخر به ، أو ليمدح به ، أو ليكسب به مالا أو جاها فبعيد عن الفلاح ، لأنه ل

 . (8) " وإنما غرضه شيء آخر غير العلم ونفس الإنسان وعينه طامحتان إلي غرضه فقط

الذين       الفلسفي الإسلامي  الفكر  ابن حزم  ولازال  أحد اعلام  الثقافة الإسلامية   وبالتالي كان  ساهموا في 
ة ، والتراث الإنساني مشاركة تستحق الإكبار والإعظام ،وضربوا  الأصيلة أيما اسهام ، وشاركوا في الحياة العقلي

لمشاق في سبيلهما مثلا عليا تعتبر مفخرة من مفاخر المسلمين في باب الحرص علي العلم والمعرفة ، وتحمل ا
بالذك اء والحفظ ، وسعة الدائرة في العلوم ، فلم يقتصر علمه علي الحديث وحفظه ، والعرب  ، كان يتصف 

تنباط الأحكام كما هو الشأن في كثير من علوم الحديث والفقه ، ولكنه تفنن في علوم أخرى كالمنطق والفقه واس
و  تل،  قال  حتى   ، والأخبار  بالسير  والمعرفة   ، والأدب   ، والبلاغة   ، اللغة  وعلوم   ، الله  الفلسفة  عبد  أبو  ميذه 



 2018، 95-76(: 1)  29مجلة المختار للعلوم الإنسانية 

80 

وكرم النفس والتدين ، وما رأيت من يقول    الحميدي : " ما رأينا مثله فيما اجتمع له من الذكاء وسرعة الحفظ ،
 .(9)الشعر علي البديهة أسرع منه "

العلم عن كثير      ابن أحمد فأخذ  الحسين ، ويحي بن مسعود ، وحمام  بن  أبو عمر أحمد  الشيوخ منهم  من 
، وأخذ المنطق علي يد أبي عبد الله المذحجي الطبيب إذ يقول:" قرأت حدود المنطق    (10)غيرهم  القاضي ، و 

منه في هذا    علي أبي عبد الله محمد بن الحسن المذحجي الطبيب  المعروف بابن الكتاني ، وما رأيت ذهنا أحد 
 . (11)الشأن ، و لا أكثر تصريفا له  منه "

م      ثروة  لنا  ترك  والفقوبالتالي   ، الحديث  في  المؤلفات  ، ن  والنحل  والملل   ، النبوية  والسيرة   ، واصوله   ، ه 
ومن   والاخلاق ، والمنطق ، ونحوها، مما يشهد للعقلية الإسلامية والعربية بالخصوبة ، والإنتاج ، والابتكار ،   

 -اهم مصنفاته  التي تزخر بها المكتبة العربية ما يأتي :

ف   -1  " المجلى     " واجتكتاب  مذهبه  على  الفقه  وثلاثمائة ي  الفين  فيه  ذكر  الاستنباط  في   وطريقته   ، هاده 
 ه  1349وثماني مسألة ، وقد طبع في حوالى احد عشر جزاء كبيرا في مصر عام 

م وهو كتاب في اصول الفقه نهج فيه منهج التقصي والاستيعاب في ايراد كتاب الاحكام في اصول الاحكا  -2
 في الاستدلال . الحجج وبسط القول

الايصال في فهم الخصال الجامعة لجمل شرائع الإسلام في الواجب والحلال والحرام والسنة والإجماع أورد   -3
 ائل الفقه والحجة لكل طائفة وعليها  فيه أقوال الصحابة والتابعين ومن بعدهم من أئمة المسلمين في مس 

وهو يدل   القيمة في تاريخ النحل والأديان والفرق والمذاهب الفصل في الملل والنحل وهو يعتبر من المراجع    -4
 علي سعة علم ابن حزم ومعرفته بالمذاهب والفرق الإسلامية . 

 الالتباس لما بين الظاهرية وأصحاب القياس   -5

 ق و المدخل إليه التقريب لحد المنط -6

 .(12)كتاب الصداع في الرد علي من قال بالتقليد  -7

دلسي نموذجا لحياة العالم النزيه الذي يطلب العلم للعلم ، لا للمال والجاه ، أو  اة ابن حزم الأنهكذا كانت حي   
العالم بعلمه ، ولذ  بتمييزه ، ولذة  ة الحكيم بحكمته ولذة للشهرة والمجد ، أليس هو الذي يقول :"   لذة العاقل 



 2018، 95-76(: 1)  29مجلة المختار للعلوم الإنسانية 

81 

، وبعد هده    (13)ب بشربه ..واللاعب بلعبه  "المجتهد لله عز وجل باجتهاده أعظم من لذة الأكل بأكله ، والشار 
 هـ غب الأندلس  في قرية لبلة. 456الحياة الحافلة بالعلم والتأليف المليئة بالاضطهاد توفي سنة 

   -ثانيا : منهجه:   

ى ، حيث ير (14)إلي أهمية المنهج ، ذلك الانتباه الذي اهتم به الفكر الأوروبي بعد قرون  انتبه ابن حزم         
ب المعرفة لا يستطيع بغير منهجية سليمة أن يتوصل إلي نسق من الحقائق  توافق العقل والمنطق ، أن طال

ه  العلمي بعناية ، وهو وأن استفاد من مقومات منهجية من مفكرين آخرين سابقين عليه ، إلا أنه طبق منهج
له فرصة أن يصوب في القواعد المنهجية ،   فقدم عملا نقديا من الدرجة الأولى للآراء السابقة عليه، مما اتاح

  أكثر صوابا .   وأن يعدل فيه ، وأن يحذف ، أو يضيف ما يراه 

خلف           ابن  على  بن  داوود  الامام  مؤسسه  إلى  ذلك  ويرجع   ، الظاهري  بالاتجاه   اشتهر  حزم  ابن  و 
لفقه حتى برع فيهما ،وان كانت دراسته  هـ ،  وكما اسلفنا القول أن ابن حزم اشتغل بالحديث وا202الاصفهاني *

ا التي كانت سائدة في  العادة  للفقه ،وذلك لأن  الوقت الابتداء للحديث تسبق دراسته  ذلك  لعالم الإسلامي  في 
في  والاجتهاد  الفقه  طلب  دلك  بعد  يكون  ثم  الأدلة،  ومرجع  العلم  أصل  لأنهما  السنة،  حفظ  ثم  القرآن  بحفظ 

 لفقهية تحتاج إلي إعمال فكر وروية، وبذل الجهد في استخراج الأدلة والموازنة بينها. الاستنباط، لأن الدراسة ا

تمون بتاريخ حياته أنه ابتدأ بدراسة المذهب المالكي  ، ثم انتقل إلي المذهب الشافعي ،إلا  وقد ذكر المه      
ع عنه دفاعا مجيدا، متلقيا انه انتهي به المطاف إلي المذهب الظاهري واستقر عليه ،وليس هذا فحسب بل داف 

   ت ه(426ذلك علي يد بعض شيوخ الظاهرية ، أمثال أبي الخيار مسعود بن سليمان )

كان        فقد   ، قرطبة  قاضي  سعيد  بن  منذر  كتبه  ما  مثل  المذهب  هذا  في  المؤلفة  الكتب  من  استفاد  كما 
أحد المترجمين ذلك بقوله:" كان منذر  ظاهري المذهب ، ألف كتابا دافع فيه عن المذهب الظاهري، حيث ذكر  

أبي سليمان التفقه بمذهب  العلم وغلب عليه  بالظاهري، فكان    ابن سعيد متفننا في ضروب  المعروف  داود .. 
 . (15)منذر يؤثر مذهبه ، ويجمع كتبه ، ويحتج لمقالته ويأخذ به في نفسه وذويه ..."

علي  مدى ، والظاهر أنه اكتسب القوة الجدلية ، والقدرة  فابن حزم درس الفقه دراسة مقارنة علي أوسع         
مام الشافعي ، وما قرأه أيضا في كتب أصحاب أبي حنيفة ، الاحتجاج للآراء أو عليها ، مما قرأه في كتب الإ



 2018، 95-76(: 1)  29مجلة المختار للعلوم الإنسانية 

82 

وما أثاره فقهاء هذين المذهبين من مجادلات طويلة بينهما ، وكثير ما يرد علي أصحاب المذاهب بما اصطلحوا 
 .  (16)ن قواعد وأصول حتي القياس وإن كان لا يقول به عليه م 

ا ، فقال :" كتبنا كتابنا الموسوم بالتقريب ، وتكلمنا فيه وبالتالي أشهر ابن حزم يقينه وفق خطه دون فصوله  
عن كيفية الاستدلال جملة ، وأنواع البرهان .. وخلصناها مما يظن أنه برهان وليس ببرهان .. فكان ذلك الكتاب  
أصلا لمعرفة علامات الحق من الباطل ، وكتبنا أيضا كتابنا الموسوم بالفضل ، مبيننا فيه صواب ما أختلف 

لناس فيه من الملل والنحل بالبراهين التي اثبتنا جملها في التقريب ... ثم جمعنا في ديواننا هذا )الإحكام( ، ا
( 17)كلفنا من العبادات ، والحكم بين الناس والبراهين "  منا فيما    –تعالى    –وقصدنا فيه بيان الجمل في مراد الله  

. 

اقي مؤلفاته ، وفي كل منحى من مناحي المعرفة : كالديانات ، ولقد عمل علي نظريته الظاهرية هذه في ب     
 والفلسفة ، والآداب ، واللغة ، والتاريخ ، مما جعل فكره منظومة واحدة ، متماسكة الرؤى والأهداف ، ومن هنا 

 . (18)يمكن وصفها بأنها " لحظة جديدة في تاريخ الثقافة العربية الإسلامية "

في علوم الدين وهو نفسه الذي التزم به في المعرفة ، منهجا يترجم روح النقد البناء    وبذلك رسم لنفسه منهجا   
يكن مقلدا لأحد ، بل جاءت آراؤه عن رؤية مميزة خالصة لم  الظاهري  المسائل   لديه ، ففي منهجه  في شتى 
علي ببرهان  ويتبعه  الرأي  يعرض  ما  مسألة  في   ، ما  رأي  تفنيد  فعند   ، والمعرفية  ،   العقائدية  النقيض  صحة 

 . (19)ويفسح المجال أمام الرأي المخالف بشرط أن يكون ببرهان يقيني

بل رأي يستند إلي دليل عقلي وهذا ما تؤكده  لنا  مواقفه الكلامية بأنه علي استعداد للتنازل عن رأيه في المقا   
م التعصب للرأي وتكشف عن علمية في البحث وعد يرجع إلي مقدمات يقينية ، حيث ذكر واقعة تؤكد نزاهته ال

روح الموضوعية في تحري الحق ،إذ يقول : " إني ناظرت رجلا من أصحابنا في مسألة ، فعلوته فيها لبكوء 
هر ، فلما اتيت منزلي حاك في نفسي منها شيء ، فتطلبتها في كان في لسانه ، وانفصل المجلس علي أني ظا

قو  يبين بطلان  برهانا صحيحا  الكتب فوجدت  أحد أصحابنا ممن بعض  لي وصحة قول خصمي ،وكان معي 
شهد ذلك المجلس فعرفته بذلك ، ثم رآني قد علمت علي المكان من الكتاب ، فقال لي ما تريد ؟ فقلت : أريد 

رضه علي فلان ، واعلمه بأنه محق وأني كنت المبطل وأني راجع إلي قوله ، فهجم عليه حمل هذا الكتاب وع
لي : وتسمح نفسك بهذا ؟ فقلت له : ولو أمكنني ذلك في وقتي هذا لما أخرته إلي غد   من ذلك أمر مبهت وقال

"(20) . 



 2018، 95-76(: 1)  29مجلة المختار للعلوم الإنسانية 

83 

للأحكام         الاستدلال  عند  الاعتماد  في  الظاهري  ابن حزم  مذهب  ، وتتمثل أصول  الكريم  القرآن    : علي 
با والقول   ، القياس  أما   ، والإجماع   ، النبوية  باطلاوالسنة  فهما  والاجتهاد  علي لرأي  يعتمد  لم  اذ   ، عنده  ن 

نصوص القرآن والسنة معللة بحيث تعرف علتها ويقاس عليها غيرها ، كما هو الشأن في منهاج الأئمة الأربعة 
م منها ، ولا يكتفون بذلك بل يتعرفون علي علة الحكم ، ثم يعممون  ، فهم يدرسون النصوص ويتعرفون الأحكا 

ققت فيه العلة ، وهو ما يعرف بالقياس الفقهي ،وهو إعطاء حكم  الحكم الذي ورد به النص في كل موضع تح
ء أصل لفرع لعلة مشتركة بينهما ، والقياس أو الأخذ بالرأي والاجتهاد المستوفي لشروطه التي نص عليها العلما

القائلين   علي  ابن حزم  حمل  لذلك   ، الأحكام  علي  الاستدلال  أصول  من  الرابع  الأصل  الأربعة  الفقهاء  جعله 
 بالقياس والاجتهاد حمالات شعواء ، ولم تقتصر مخالفته للأئمة علي الأصول بل خالفهم في كثير من الفروع .  

 

ول الثلاثة : الدليل والاستصحاب ، فقد اشار ابن والظاهرية وإن لم يقولوا  بالقياس ، يزيدون علي الأص      
من يقول ذلك ، وأن القول بالدليل ليس فيه خروج ى مؤلفاته، بأن الدليل ليس هو القياس وخطاء  حزم في إحد 

 . (21)عن النص والإجماع ،لأن الدليل هو أمر مأخوذ من الإجماع أو النص 

القسم الأول مثلة لها ، ونكتفي هنا بقسم ومثاله منها  قال :  وقد قسم الدليل إلي سبعة أقسام ، وضرب الأ      
: أن يكون النص مشتملا علي مقدمتين ، وتركت النتيجة ولم ينص عليها فيكون استخراج النتيجة من المقدمتين 

ليه وسلم ( "كل مسكر خمر ، وكل خمر حرام " هو الدليل ، ويضرب لذلك مثلا وهو قول النبي )صلى الله ع
هو لا يعتبر تحريم كل مسكر غير المنصوص عليه ن مقدمتان ينتج عنهما حقا : أن كل مسكر حرام ، ففهاتا

من أنواع الخمور أخدا بالقياس ، بل يعتبره من تطبيق ذلك النص ، وهذه النتيجة ، وإن لم يصرح بها النبي ، 
 .  (22)ن النتائج دائما مطويات في المقدمات فهي مفهومة من النص لأ

هذا هو منهجه في الدين والمعرفة ، الذي اشار إليه أحد المستشرقين الاسبان بقوله :" أما مذهبه الفقهي )       
في عنف   تعقبوه  بل   ، قبولا  فقهاء عصره  عند  يجد  فلم   ، للقرآن  الحرفي  التفسير  علي  يقوم  الذي   ) الظاهري 

ا عليه  ماوضيقوا  الحيوية  فيه  بعث  قد  كان  ابن حزم  ولكن   ، انكار   لخناق  ، رغم  دهرا طويلا  البقاء  له  مكن 
 . (23)له ..." الفقهاء 

وكان في وسع هذه المنهجية أن تنعطف بالفكر اليوناني والإسلامي معا نحو توجهات جديدة لو فهمت حق      
ن لسفي إلي مشارف العصر الحاضر أو دونه بقليل ، لك الفهم ، وأن تختزل زمنا كبيرا لنقل المستوى المعرفي الف



 2018، 95-76(: 1)  29مجلة المختار للعلوم الإنسانية 

84 

بكثير من   -نسبيا  –ن يتحقق، بيد أن فكر ابن حزم دفع  شيء من ذلك لم يتحقق على الوجه الذي كان يجب أ
الاتجاهات السائدة في عصره والاتجاهات اللاحقة إلي ارتياد آفاق جديدة مما ترددت أصداؤه فيما بعد ، وحينا 

، فقد أثر في بعض توجهاتهم بشكل واضح ، ابن رشد( ،و )الغزالي(، و )ابن خلدون ( ،وغيرهم  بعد حين عند )
م من أنه لم يلق العناية الكافية التي تمكن من فهمه حق الفهم ، والإحاطة بفكره الدقيق لإستثماره على على الرغ

 . (24)الوجه الأمثل 

 

 

 

 -حزم :ثالثا : قياس الشاهد على الغائب عند ابن 

الاستدلال ت العقل الاعتزالي كما انه يعد على رأس مناهج  يعد قياس الغائب على الشاهد احد مكونا        
عند المعتزلة ، وليس من الغلو القول ان اكثر المناهج استخداما واوسعها شهرة وانتشارا بين المتكلمين ، ولا سيما 

ال المعرفة  إلى  أنه يوصل  منهم  ، ظننا  القياس المعتزلة  هذا  حقيقة  الى  الوصول  ان  المؤكد  ومن    ، صحيحة 
فيلسوفنا ابن حزم ذلك العقل الذى كان عنده احد   والوقوف على اسسه سيتيح لنا الكشف عن جوانب الفكر عند 

 الركائز الاساسية في المعرفة الانسانية . 

ه غير يقيني ولا يفيد إلا الظن ، وقد كان  وفي الحقيقة أن الكثير من المتكلمين انتقدوا هذا الدليل واعتبرو        
 لال هذا البحث .الفريق الذى انتقد هذا الدليل كما نتبين بالتقصي من خابن حزم من 

، أو عرف ايضا بانه إذا (25)أن القياس بمعناه العام هو اعطاء شيء  لشيء اخر لاشتراكهما في علته       
فيجب القضاء على ان من وصف بتلك الصفة في الغائب ،   وجب الحكم والوصف للشيء  في الشاهد لعلة ما 

الشاهف العلة ، حكم مستحقها في  لتلك  انه مستحق  المعنى مفهوم اصولي جرى عليه حكمه في  بهذا  د ، وهو 
العمل لدى اكثر الائمة المجتهدين في استناط الاحكام الفقهية العملية ، لكنه انتقل بعد ذلك فيما يبدوا الى علم  

لوجود نظائر لها في الواقع ، وهذا هو معنى قياس   –تعالى    –ليكون طريقا لإثبات الاحكام المتعلقة بالله  الكلام  
 .(26)هد على الغائب الشا



 2018، 95-76(: 1)  29مجلة المختار للعلوم الإنسانية 

85 

والناظر الى التعريف السابق يجد أنه عملية ذهنية تقوم على اركان اربعة ، وأي نقص في ركن او خلل       
القياس ، وهذه   الى سقوط هذا  المقيس عليه  فيه يؤدى  الشاهد ،  المقيس ،   ، والحكم الاركان هي الغائب ، 

   -ل : .ويمكن ان نتناول هذه الاصول بشيء من التفصي

الشاهد : هو المقيس عليه ، وهو الاصل الذى ينقل الحكم منه الى الغائب / المقيس ، وذلك بعد معرفة   -1
افعا هو  والشاهد   ، القائس  قبل  من  بينهما  المشتركة  ،  الخصائص  القياس  لهذا  الانسان وهى أصل  ل 

دائما كما أن الشاهد ليس   الى الحكم ولا بد من البيان ان الشاهد ليس هو الإنسانبينما الغائب مفتقر  
مقصورا على ما نشاهده ، فهو اعم مما يقع تحت المشاهدة " الرؤية " فكل ما هو معلوم لنا يمكن أن  

لحاسة من ح اكان خاضعا  الاكتساب  نسميه شاهدا سواء  لنا عن طريق  ام كان معلوما  الخمس  واسنا 
 الانسان بما في نفسه . لم المستفاد من التجربة ، أو عن طريق الاضطرار ، كعلمكالع

الغائب : هو المقيس الذى يحمل على المقيس عليه / الأصل ومن ثم يأخذ حكمه فهو بمثابة الفرع   -2
د كون اصلا ليس رفعة من مكانته ، وانما اعتبر فرعا  وكونه فرعا ليس تقليلا من شأنه ، كما أن الشاه

الغائب عن حواسنا فهو اعم من ذلك أنه عتبار خلوه من الحكم ، وخلاصة ذلك فان الغائب ليس هو  با
كل ما غاب عنا معرفته ، فقد يكون امام ابصارنا لكن مع ذلك نجهله ، نجهل علله والقوانين المتحكمة  

 لمعنى  فيه ، فهو غائب عنا بهذا ا
المعنى    العلة الجامعة : هي الرابطة بين الشاهد " المقيس " عليه والغائب " المقيس " ، وهذه العلة هي -3

الذى يقتضى الحكم وتعنى الاتفاق والأحكام الموجود في صنعة العالم الذى هو الشاهد ، وهذا الاتفاق  
بانه عالم فالعا لوصف والحكم الذى لحق  لم في اوالأحكام هو الذى جلب الوصف " الحكم " للإنسان 

 بالإنسان استنادا الى العلة فوجودها وجود لهذا الوصف وفقدها فقد له. 
بين   -4 تجمع  اربعة جوامع  ، بل هناك  العلة  ليس مقصورا على  الشاهد  بالغائب من خلال  الحكم  الحاق 

 ه     505الغائب والشاهد عند المتكلمين كما يقول الغزالي المتوفى عام  
ال -5 وجه  الص "  عالمة  جمع  الذات  كون  العلم علة  كقولهم   ، لعلة  : جمع  اربع  والشاهد  الغائب  بين  حيح 

فليكن كذلك  في الغائب ، وجمع بالحقيقة ، كقولهم حقيقة كونه عالما قيام العلم به ، والجمع بالشرط 
واتقانه    المنظومكقولهم الحياة شرط العلم شاهدا فكذا غائبا ، والجمع بالدليل العقلي كقولهم رسم الخط  

 دليل على علم المتقن شاهدا فكذا غائبا . 



 2018، 95-76(: 1)  29مجلة المختار للعلوم الإنسانية 

86 

المعتزلة           استخدمت  المثال    –وقد  سبيل  المعتزلة كل   -علي  اثبتت  ، حيث  الاربعة  الجوامع  هذه 
الصفات الالهية لله عز وجل اي كونه قادرا ، عالما ، مريدا ، سميعا، بصيرا استنادا الى الجمع بالدليل ،  

س الغائب على الشاهد واستنادا الى الجمع بالعلة اثبتت المعتزلة العدل الالهي ،  وقد  لال قياوذلك من خ
استند المعتزلة ايضا الى مسألة التحسين والتقبيح لله تعالى استنادا الى دليل الشاهد على الغائب ، وكذلك  

 ا الدليل . الى هذ  مسالة الصلاح والاصلح وكثير من المسائل التي تفرعت عن هذا مستندة جميعا

ومع ذلك فان القياس الفقهي مشروع ومبرر تماما ما دام الاصل والفرع مشتركين في الوصف             
المؤثر في استحقاق الحكم مستندين في ذلك الى ما يعرف بمسالك العلة ، اما بالنسبة للمسائل الالهية ، 

وهل يجوز للعقل ان يطبق المقولات    عمهما ،فكيف يمكن التحقق من اشتراك الغائب والشاهد في وصف ي
 الانسانية على ذات الله تعالى وما يتصل بها من صفات او افعال ؟ 

تلك هي المشكلة التي تناولها ابن حزم وبين فسادها خاصة في المسائل الكلامية المتعلقة بالله وصفاته          
خطأ هنا الذي لم ينتبه إليه الكثير من المتكلمين  ة ، والبالرغم من نجاح استخدام هذا القياس في المسائل الفقهي 

ممن استخدموا هذا المنهج هو غياب عنهم قاعدة عامة في الاستدلال وهى ان كل منهج يجب ان يتناسب مع 
الموضوع وطبيعة العلم الذى يطبق فيه وشتان بين الموضوعين الأول موضوعه الوقائع  المادية   اعنى عالم  

الثاني    الحقائق الغيبية  وهو عالم الغيب ، يقول الجرجاني في ذلك " وانما يسلكونه اذا لموضوع  الشهادة ، وا
فيقسمونه على الممكنات   قياسا   فقهيا ، ويطلقون اسم الغائب عليه    –حاولوا اثبات حكم لله سبحانه وتعالى  

 .(27)تعالى " 

مختلف المدارس الكلامية ، فالحشوية    القائلون  هد لدى  وقد شاع استخدام دليل الغائب على الشا              
اخذوا   –بالتنزيه    –،والمعتزلة المشهورون    (28)بأن الله جسم يعتمدون على ان كل موجود في الشاهد فهو كذلك  

بحدوثها   فحكموا   ، تعالى  الله  بافعال  يتعلق  فيما  التحسين   (29)به  لقواعد  طبقا  الامور  بعض  عليه  واوجبوا   ،
، وقياسا على حال الانسان ، ونفوا خلقه للشرور لنفس هذا السبب ، بل ربما استخدموها    (30)الانسانية  لتقبيح  وا

هـ(  415في مسائل الصفات ايضا ، ومما يؤكد ذلك ما ذهب اليه احد شيوخهم وهو القاضي عبد الجبار )ت  
الفعل دلالة على كونه قادرا ، فهو ان صحة  في استدلاله على كون الله قادرا حيث يقول :" واما الذى يدل على  

 ان نرى في الشاهد جملتين : 



 2018، 95-76(: 1)  29مجلة المختار للعلوم الإنسانية 

87 

احدهما صح منه الفعل كالواحد منا ، والاخرى تعذر عليه الفعل كالمريض المدنف . فمن صح منه الفعل       
م   ذا الحك فارق من تعذر عليه بأمر من الأمور ، وليس ذلك الا صفة ترجع الى الجملة ، وهى كونه   قادرا ، وه

 . (31)ثابت في الحكيم   تعالى لأن طرق الادلة لا تختلف شاهد وغائبا 

وواضح هنا أن القاضي يستخدم قياس الغائب على الشاهد بجامع الدليل ويتفق الكثير من الاشاعرة            
من استخدامه   متفقين بذلك مع المعتزلة إلا انهم يختلفون معهم في انهم يقللون   على استخدام هذا الدليل ايضا

 . (32)بالنسبة لأفعال  الله 

وكما نعلم أن القياس هو إعطاء حكم شيء  لشيء آخر لاشتراكهما في علته ، جري عليه العمل لدي           
انتق لكنه  العملية،  الفقهية  الأحكام  استنباط  في  الأئمة  لإثبات أكثر  طريقا  ليكون  الكلام  علم  إلي  ذلك  بعد  ل 

 . (33)بالله سبحانه وتعالى لوجود نظائر لها في الواقع الأحكام المتعلقة  

   

كان القياس الفقهي مشروع ومبرر تماما  وذلك لأن الأصل والفرع مشتركين في الوصف المؤثر في   واذا        
استحقاق الحكم ، والوسيلة  التي يتم بها التحقق من هذا الوصف فيهما ) الشاهد والغائب ( هي العلة ،  فكيف  

بالنسبة للمسائل      رتب علي ذلكمكن لنا التحقق من اشتراك الغائب والشاهد في وصف يعمهما، أو في حكم يتي
أو   بها من صفات  تعالى وما يتصل  المقولات الإنسانية علي ذات الله  للعقل أن يطبق  الإلهية  ؟ وهل يجوز 

 أفعال ؟تلك هي أزمة القياس الكلامي. 

سيف الدين الآمدي حيث اشار في كتابه   -كما اشرت في موضع سابق    -لقياس  ومن بين المنتقدين ل         
التمثيل    -)الأبكار(، بقياس  المعروفة  الفقهية  في صورته  يقبله  كان  القياس   -وأن  يستخدمون  المتكلمون  بأن 

لواقعتين ، للاستدلال  )قياس الغائب علي الشاهد( ،وهو لا يفيد إلا الظن، وذلك إذا أمكن معرفة الجامع بين ا
" فالجمع تحكم محض ،ودعوى لا دليل   -والشاهد   كما هي الحال فيما بين الغائب   –أما إذا تعذر معرفة الجامع  

عليها، ويلزم القائل بذلك أن يعترف بصحة حكم من حكم بأن جميع الآدميين سودان، إذ لم يشاهد إلا الزنوج ، 
 .  (34)سمع به، و لا يخفي ما معه من جهالة"وأن جميعهم لا يموتون ، إد لم يشاهد ميتا ، ولا 

ة هذا القياس أيا كان الجامع بالحد أو بالدليل أو بالشرط أو بالعلة بين الغائب وهكذا يشكك الآمدي في قيم  
 والشاهد.    



 2018، 95-76(: 1)  29مجلة المختار للعلوم الإنسانية 

88 

 رابعا:  ابن حزم وموقفه من هذا الدليل ونقده للسابقين عليه

الإسلامية من متكلمين وفقهاء علي مصدرين : أولها المبادئ   اعتمد ابن حز م في ردوده علي الفرق            
لمقررة   في أوائل الحس   وبدائه العقل ، وثانيهما   النصوص ،   ولهذا يرفض منذ البداية شتى العقلية   ا

 سر النظريات القائلة بالتأويل أو القياس أو التعليل ، مؤكدا أن :" دين الله تعالى ظاهر لا باطن فيه ،وجهر لا
نا ، فهي دعاوي ومخارق ... وما كان عند تحته ، كله برهان لا مسامحة فيه ...وكل من ادعى للديانة سرا وباط 

 .  (35)الرسول عليه السلام سر و لا رمز ولا باطن ، غير ما دعي الناس كلهم إليه ..." 

وأن هناك    -خاصة  –ي التشبيه  ومن اهم المسائل التي شغلت اهتمام ابن حزم هي مسألة التوحيد ونف          
ترى بأن الله تعالى جسم ، وحجتهم في ذلك أنه لا يقوم في المعقول من المتكلمين وهم المشبهة ، أو الحشوية ،  

إلا جسم أو عرض ، فلما بطل أن يكون الله تعالى عرضا ، ثبت أنه جسم، هذا إلي أن الفعل لا يصح إلا من  
 جسم . جسم ، والبارئ تعالى فاعل ، فهو 

يقوم في المعقول إلا جسم أو عرض قسمة   وابن حزم   يرد علي هذه الحجج   بأن ادعاءهم   بأنه لا         
ناقصة ، وانما الصواب أن يقال أنه لا يوجد في العالم سوى جسم أو عرض ، وكلاهما يقتضي بطبيعته وجود 

اعلا فعله ، إذا فقد لزم ألا يكون فاعل محدث له ، ولو كان محدثها جسما أو عرضا ، لاقتضى بالضرورة ف
جسما ، لاقتضى ذلك ضرورة أن   –تعالى عن الحادهم  -" ولو كان الباري    الجسم والعرض جسما و لا عرضا ،

 .  (36)يكون له زمان ومكان هما غيره ، وهذا ابطال التوحيد ، وايجاب الشرك "

ذكرها          ورد  التي  بالتشبيه  الموهمة  الالفاظ  ،   وأما  واليدين   ، اليد  كذكر   ، القرآنية  الآيات  من  كثير  في 
علي   –ه ، والجنب ، فان ابن حزم لا يرى داعيا لتأويلها على غير ظاهرها ، كما فعل البعض  ووالعين ، والوج

العلية ، بل هو   –سبيل المثال لا الحصر   بالوجه الذات  حينما قال ان المراد باليد القوة و السلطان ، والمراد 
ي ، دون حاجة إلي أدنى تأويل هب إلي أن كل تلك الألفاظ الموهمة بالتشبيه هي مجاز ظاهر يفهمه كل عربيذ 
. ،وبالتالي كان ينادي بضرورة حمل الآيات القرآنية علي ظاهرها ، ما لم يمنع من حملها علي ظاهرها نص (37)

 آخر أو اجماع أو ضرورة حس . 

استدلا          حزم  ابن  انتقد  الشاهد  كذلك  علي  الغائب   قياس  في  المتمثل  والمعتزلة  الاشاعرة  من  كل  ل 
ة في مجال الافعال والصفات الالهية يقول ابن حزم " وهذا أي ايجاب شيء على الله " مذهب يلزم كل من خاص

الباري تعالى حيا بحياة ، وجب أن يكون   قال : لما كان الحى في الشاهد لا يكون الا بحياة وجب ان يكون 



 2018، 95-76(: 1)  29مجلة المختار للعلوم الإنسانية 

89 

ا لمن  لازم  وكلاهما   ، فرق  القولين  بين  وليس   ، بحياة  حيا  تعالى  وخطأ الباري  وكلاهما ضلال  بأحدهما  لتزم 
 .  ( 38)......   واما اجراؤهم الحكم على الباري بمثل ما نحكم به على بعضنا فضلال بين "

عليه هؤلاء   سواء طبق هذا  يتبين لنا هنا ان الامام ابن حزم يكشف  لنا  عن فساد الاصل الذى يستند        
نجده يذهب إلي ابعد من ذلك عندما يقرر أن اطلاق لفظ الصفات   الدليل على افعال الله او صفاته تعالى ، بل

لله تعالى محال لا يجوز ، لأن الله عز وجل لم ينص قط في كلامه المنزل علي لفظة الصفات ، ولا علي لفظ 
ه وسلم ( لم ينسب إلي الله يوما صفة أو صفات ، و لا جاء ذلك علي الصفة ، كما أن النبي )صلى الله علي

واحد من الصحابة ، " وانما اخترع لفظ الصفات المعتزلة .. وسلك سبيلهم قوم من أصحاب الكلام ، سلكوا لسان 
في   غير مسلك السلف الصالح ، ليس فيهم أسوة ولا قدوة ... فهي وهلة من فاضل ، وزلة من عالم ،وانما الحق

كذلك ، أو صح اجماع الأمة كلها عليه ، الدين ما جاء عن الله نصا أو عن رسول الله )صلى الله عليه وسلم (  
 . (39)وما عدا هذا فضلال ، وكل محدثة بدعة "

فان قيل أن كتاب الله يقول عنه تعالى وتبارك أنه العليم ، الحكيم ، الرحيم ، القدير ، المريد ، السميع ،         
وليست نعوتا أ صفات ، يقول في البصير ...الخ ، كان رد ابن حزم علي ذلك أن كل هذه أسماء لله تعالى ،  

ذلك :" ... وكل هذه فإنما هي لله عز وجل أسماء بنص القرآن ونص السنة والاجماع من جميع أهل الإسلام ،  
 . (40)في أسمائه سيجزون ما كانوا يعملون (" قال تعالى ) ولله الأسماء الحسنى فادعوه بها ، وذروا الذين يلحدون 

ن حزم للحديث عن الاستدلال بالشاهد علي الغائب استنادا علي استواء المشاهدات ما فلا معني مطلقا عند اب   
لم توجبه طبيعة العقل لها في معرفة حكم الغائبات ، إذ يقول :" ليس وجودنا أشياء كثيرة مشتركة في بعض  

اشتراكا   بموجب صفاتها  فيها  بتيقنه  ما  بحكم  ينفرد   ، الأشياء  تلك  ثم وجودنا بعض   ، أن نحكم علي   صحيحا 
 .  (41)سائر تلك الأشياء باستوائها في هذا الحكم الثاني من قبيل استوائها في الحكم الأول "

رائهم قياسا  كذلك نجد ابن حزم يؤكد بان لا علة إلا في الطبيعيات ، واصفا محاولة الفقهاء في تسمية استق    
ه نص بحكم شيء آخر مما ورد فيه نص لاشباهما بأنها حيلة ضعيفة مذمومة ، إذ أنهم يحكمون فيما لم يرد في

في بعض أوصافهما أي اجراء للعلة في المعلول ، " فليس في الشرائع علة أصلا بوجه من الوجوه و لا شيء 
ي العقل ما يوجب تحريم   شيء مما في العالم وتحليل يوجبها إلا الأوامر الواردة من الله عز وجل ، إذ ليس ف 

مل وترك إيجاب آخر ، فالأوامر أسباب موجبة لما وردت به ، فإذا لم ترد فلا سبب يوجب آخر ، و لا إيجاب ع



 2018، 95-76(: 1)  29مجلة المختار للعلوم الإنسانية 

90 

شيئا أصلا و لا يمنعه ، وإذا لم تكن العلة إلا التي لم توجد قط إلا موجبها معها فليس ذلك إلا في الطبيعيات 
 .  (42)فقط "

     

ك بحرفية النصوص وبمنطوق الآيات والأحاديث هنا نلاحظ أن ابن حزم يتسم بالصرامة والشده في التمس      
، بحجة أنه لا يحل لنا أن نشرع في الدين ما لم يأذن به الله ، أن أي رأي قد ننتهي إليه بالاستنباط أو القياس 

بقولهم    –على سبيل المثال لا الحصر    –رض أصحاب القياس لا يمكن أن يكون هو حكم الله ، حتى عندما اعت
الى يقول ) فاعتبروا يا أولى الأبصار ( ؛ وماذا عسى أن يكون الاعتبار ان لم يكن هو القياس ؟ ان الله نفسه تع

نجد ابن حزم يرد علي هذا الاعتراض فيقول ان أحدا لم يفهم قط أن معنى )اعتبروا( )قيسوا( ، خصوصا وأن 
لكان أمرا لنا بأن نخرب بيوتنا كما   ة قد جاءت بعقب قوله : ) يخربون بيوتهم ( ...فلو كان معناه )قيسوا ( ،الآي

أخربوا بيوتهم ! ومعنى الاعتبار في اللغة والقرآن التعجب ، قال الله تعالى :) لقد كان في قصصهم عبرة ( ، أي 
 . (43)تعجب .. لا قياسا  

ا          أن  ،  وهيفهم مما سبق  الفقهي  القياس  ايضا  المتكلمين يرفض  لمنهج  لرفضه  بالإضافة  ذا بن حزم 
ننتقل  إلي مجهول ، وذلك  لعدم جدواه في الوصول إلي  مرتبط بموقفه من الاستقراء الناقص الذي بواسطته 

ر بما شاهد حكم كلي عام يقيني  مقطوع به ، إذ يقول :" ينبغي لكل طالب حقيقة أن يقر بما أوجبه العقل ، ويق
صلا إلا أن يحيط علما بجميع الجزئيات التي تحت وأحس ، وبما قام عليه برهان ، وأن لا يسكن إلي الاستقراء أ

الكل الذي حكم فيه ، فإن لم يقدر فلا يقطع بالحكم علي ما لم يشاهد و لا يحكم إلا علي ما أدرك دون ما لم 
 . (44)يدرك "

بالبرهنة علي صحة الأصل ، وإنما   ابن حزم يسعى إلي تأسيس   اذا      الفقه علي دعائم عقلية منطقية لا 
لإثبات صحة رد الفرع إلي الأصل فنجده كثيرا ما يعرض أمثلة شرعية فيتحرى فيها دقة القواعد المنطقية ، وفي 

بما فيه ال العقل عالم المحسوسات  ذات  الوقت ينوه إلي أن مجال الشريعة ليس هو مجال العقل ، فإذا كان مج
من علل وما يترتب علي ذلك من توقع عقلي فلا علة في الشرائع بوجه من الوجوه ، لذلك يتجنب استخدام لفظ  

 القياس ، بل يستخدمه تحت لفظ آخر وهو البرهان . 

النطقي في الحياة ، بل   وبالتالي حاول  ابن حزم ابراز فكرة الوظيفة في المنطق ، بمعنى ممارسة التفكير      
يمارس في جميع المجالات ، ولما كانت الممارسة تقتضي طرح أمثلة محورها حياة الإنسان ، كما تتطلب إثارة و 



 2018، 95-76(: 1)  29مجلة المختار للعلوم الإنسانية 

91 

فيمن حصل حدود  يقول  حيث   ، والباطل  الحق  بين  الدقيق  والتمييز  الفهم  بغرض  المنطقية  المشكلات  بعض 
ا و لا فائدة ، إلا تصريفها في سائر العلوم التي لا منفعة له  المنطق ولم يوظفه : " أنكم لم تحصلوا إلا علي

 .  (45)العلوم ، فأنتم كمن جمع آلة البناء ولم يصرفها في البنيان ، فهي معطلة لديه لا معنى لها ..."

         ، ومصطلحاته   ، المنطقي  التفكير  لقواعد  معرفة  مجرد  يكن  لم  حزم  ابن  نظر  وجه  من  إذا  فالمنطق 
ته في الحياة لتمييز صحيح الفكر من فاسده ، والوقوف علي صور البرهان  ه فقط ، بل لابد من ممارسومفاهيم

أساليب  تعرف  إلي  إضافة   ، معا  كلاهما  أو  الحس  شهادة  أو  العقل  أول  إلي  ترجع  التي  منها  سواء  اليقينية 
 لها . المغالطات التي تتوه الحقائق ، وإلا ظلت قواعد المنطق قوالب جوفاء لا معنى

فتح ابن حزم السبيل أمام متكلمين آخرين من أمثال ابن تيمية ، والغزالي ، وغيرهم ، فقد وجد من ثم             
هؤلاء  عند هذا المفكر والفيلسوف  العربي الكبير منهجا كلاميا مشروعا ، وفهما عربيا سليما ، فساروا علي 

 ال .ترفوا له بالفضل علي كل ح منهجه أحيانا ، وافترقوا عنه أحيانا أخرى ، واع 

 

 قائمة الهوامش  
وهذا الاصل الفارسي لا يوافق عليه بعض الدارسين العرب لابن حزم حيث اكدوا على انه قمة اسبانية وما   -1

يؤكد ذلك في نظرهم ما ورد في كتاب طوق الحمامة . وديع واصف مصطفى : ابن حزم وموقفه من الفلسفة 
 . 24, ص  2000مارات العربية المتحدة  ، جمع الثقافي أبو ضبي، الاوالمنطق والاخلاق ، الم

تحقيق احسان    -2  ، الزمان  أبناء  وأنباء  الاعيان  وفيات   :) احمد  الدين  العباس شمس  ابو   ( ابن خلكان 
. وانظر ابن العماد العكري : شذرات الذهب في اخبار   325،  ص    1972عباس ، دار صادر ،  بيروت ،

. وانظر صاعد   299، ص  1986اؤوط ، دار ابن كثير ،  القاهرة ،  ، تحقيق عبد القادر الأرن  2من ذهب، جـ
. 76،  ص  1330,    1الاندلسي : طبقات الأمم ، تحقيق لويس شيخو ، المطبعة الكاثوليكية ، بيروت ، ط

كز البحوث والدراسات ، تحقيق عبد الله بن عبد المحسن التركي ، مر   12وانظر ابن كثير : البداية والنهاية ، جـ
 .92-91، ص 1998بية والإسلامية ، هجر للطباعة والنشر والتوزيع ،  القاهرة ،العر 

( ، تحقيق إحسان    1ابن حزم : طوق الحمامة في الألفة والألاف ، ) ضمن رسائل ابن حزم الأندلسي جـ  -3
 .  310  -309م، ص 1987عباس ، المؤسسة العربية للدراسات والنشر ، بيروت ، 



 2018، 95-76(: 1)  29مجلة المختار للعلوم الإنسانية 

92 

القاهرة ، 55) أعلام العرب    –بن حزم الأندلسي  زكريا إبراهيم : ا  -4 للتأليف والترجمة ،  ( ، الدار المصرية 
 .  22ص 

 .  4،3المرجع السابق ، ص ص  -5 

 .  99صاعد الأندلسي : طبقات  الأمم ،  ص  -6 

(، تحقيق احسان 3ابن  حزم : رسالة التوقيف علي شارع النجاة )ضمن رسائل ابن حزم الأندلسي جـ    -7 
 .139،  ص 1987، 2س ، المؤسسة العربية للدراسات والنشر ، بيروت ، طعبا 

( ، تحقيق احسان عباس ، المؤسسة 4ابن حزم : رسالة مراتب العلوم)ضمن رسائل ابن حزم الأندلسي ج ـ   -8
 .63، ص 1987، 2ربية للدراسات والنشر ، بيروت ، طالع

 . 19ابن  كثير : البداية ونهاية ،  ص . ايضا   22، ص 2ابن  خلكان: وفيات  الأعيان : جـ  -9

 . 22، ص 2ابن خلكان : وفيات الأعيان ، جـ -10

الفروع ، ، وانظر ايضا ،ابن حزم : الأصول و 39، ص 4احسان  عباس   : مقدمة رسائل ابن حزم  ، جـ  -11
 .  19،  ص 2011تحقيق عبد الحق التركماني ، مركز البحوث الإسلامية في السويد ، دار ابن حزم ، بيروت ، 

 . 22، 21، ص  2ابن خلكان : وفيات الأعيان ، جـ    -12  

حزم      -13 ابن  رسائل  )ضمن  الرذائل  في  والزهد  الأخلاق  وتهذيب  النفوس  مداواة  في  رسالة   : حزم  ابن 
 .    335، ص  1987(، تحقيق احسان عباس ، المؤسسة العربية للدراسات والنشر ، بيروت ،  1ي جـالأندلس

في   والسنة *كان  القرآن  بظواهر  وأخذ  تركه  ثم  الاستدلال  في  الشافعي  الإمام  بمنهج  يأخذ  شافعيا  أمره  أول 
لمشرق وانتشر على يد تلاميذه والإجماع و أبطال القياس ولم يأخذ به ،انتشر المذهب الظاهري على يديه في ا

الحنفي ، والمالكي ، والشافعي ،إلي من بعده حتى قيل إنه كان يعد رابع المذاهب في القرن الرابع الهجري وهي  
ان حل محله المذهب الحنبلي ، ثم انتقل المذهب الظاهري إلي الاندلس حيث وجد أرضا صالحة ولم يلبث ان  

الذ  حزم  ابن  يد  علي  الازدهار  ابن  بلغ  زهرة:  أبي  محمد  انظر  المذهب  لهذا  الثاني  المؤسس  بحق  يعتبر  ي 
 .262، ص 1978ار الفكر العربي ، القاهرة ،  حزم)حياته وعصره ، وآراؤه وفقه (، د 



 2018، 95-76(: 1)  29مجلة المختار للعلوم الإنسانية 

93 

أنور خالد قسيم الزعبي : ابن حزم الأندلسي ، )نظرية المعرفة ومناهج البحث ( ، منشورات وزارة الثقافة ،   -14
 .  10، ص 1995الهاشمية ، عمان ،  المملكة الأردنية

 282محمد أبي زهرة: أبن حزم )حياته وعصره ، آراؤه وفقهه( ، ص   -15 

 . 290مقال محمد محمد أبو شهبه : الإمام ابن حزم ، )مجلة الأزهر( ، ص   -16

 .  213وديع  واصف مصطفى : ابن حزم وموقفه من الفلسفة والمنطق والأخلاق ،  ، ص    -17

م، ص 1990،    3محمد عابد الجابري : بنية العقل العربي ، مركز دراسات الوحدة العربية ، بيروت، ط   -18
548 . 

ر الكتاب ، بيروت ، ،تحقيق سيد الجميلي   ، دا1بن حزم الأندلس :الإحكام في أصول الأحكام ،جـا    -19
 . 12م،ص 1987

( تحقيق احسان   4ابن حزم : التقريب لحد المنطق والمدخل إليه ) ضمن رسائل ابن حزم الأندلسي  جـ    -20
 .     338-337، ص 1987عباس ، المؤسسة العربية للدراسات والنشر ، 

 .  106،107،ص 5ابن حزم : الإحكام في أصول الأحكام، جـ  -21

 . 364-366ي زهرة : ابن حزم ، ص محمد أب   -22

آنخل جنثالث بالنثيا: تاريخ الفكر الأندلسي ، ترجمة حسين مؤنس ، مكتبة النهضة العربية ، القاهرة ،      -23
 . 14، ص 1955

 . 36ي ، ص أنور خالد قسيم الزعبي : ابن حزم الأندلس  -24

 . 141دار السلام ، ص  حسن الشافعي : الآمدي وآراؤه الكلامية . القاهرة ، مطبعة  -25

 وما بعدها . 141المرجع السابق ، ص    -26

 . 30، ص  2الايجي : شرح المواقف جـ  -27



 2018، 95-76(: 1)  29مجلة المختار للعلوم الإنسانية 

94 

الكتب   ،  تحقيق محمد احمد المهدى ، دار1سيف الدين الآمدى :  أبكار الأفكار في أصول الدين ،جـ    -28
 .  28، ص  3004والوثائق القومية ،  القاهرة ، 

 .  50  -48سم:  مقدمة مناهج الادلة ، ص  محمد محمود قا  -29

 .   61، ص 11انظر القاضي عبد الجبار :  المغنى في أبواب التوحيد والعدل ،  جـ  -30

الجبار ،  شرح الاصول   -31 الكريم عثمان ،    القاضي عبد  القاهرة ، الخمسة ، تحقيق عبد  مكتبة وهبة ، 
 وما بعدها.151، ص 1998

، تحقيق سيد الجميلي ، دار الكتاب العربي ،  1سيف الدين  الآمدي : الاحكام في اصول الاحكام ، جـ  -32
 .5هـ ،   ص 1404بيروت ، 

 .141حسن الشافعي : الآمدي وآراؤه الكلامية ،ص   -33

 .  39، ص 1الدين ، جـلدين الآمدي :ابكار الأفكار في أصول سيف ا -34

هـ ، 1395، دار المعرفة للطباعة والنشر ،بيروت ،  2ابن حزم : الفصل في الملل والأهواء والنحل ،جـ   -35
 . 111ص 

 . 117المصدر السابق  ، ص   -36

 . 224محمد أبو زهرة : ابن حزم ، ص   -37

 .98. ص 3لأهواء والنحل ،جـ ابن حزم :  الفصل في الملل وا  -38

 . 121، ص   2ن حزم : الفصل في الملل والأهواء والنحل ، جـ اب    -39

 .       151،150المصدر السابق ، ص   -40

 . 300ابن حزم : التقريب لحد المنطق والمدخل إليه  ، ص    -41

 .   303المصدر السابق  ، ص    -42



 2018، 95-76(: 1)  29مجلة المختار للعلوم الإنسانية 

95 

يق سعيد الأفغاني ، دار الفكر والاستحسان والتقليد والتعليل ، تحق   ابن حزم : ملخص ابطال القياس والرأي  -43
 .    30م ، ص 1969،  2بيروت ، لبنان ، طـ 

 . 299ابن حزم : التقريب لحد المنطق والمدخل إليه  ، ص    -44

 .   89المصدر السابق ، ص    -45


